Hommage a Cheikh Saliou Mbacké :
LE COMBAT CONTINUE...
Par Abdoul Aziz Mbacké Maijalis
Subdivisions

Confribution 1 :
- Le Rappel profite aux Croyants
- Le Nouveau Monde ou la Théorie des Cycles de la Mouridiya

Contribution 2 :
- Psychanalyse du Discours sur la Fin des Temps ou la Psychose de Xarnubi
- Exhortation & la Descendance et aux Disciples
- Perspectives : Unité, Continuité et Rénovation (Yeesal)
Organisation et Mobilisation des Compétences

- Défis : Eviter les pieges de la division

- 'amour du bas-monde,

- les clivages politiques et les manceuvres politiciennes,

- les manipulations médiatiques etc.

Vous pouvez télécharger et imprimer la version PDF de cette contributionici :

www.maijalis.org/articles/pdf/Combatl.pdf

%k %k 3k

Contribution 1

Le Rappel profite aux Croyants

A la disparition du Prophete Muhammad (PSL), ses Compagnons furent pratiquement tous saisis d'effroi a la
perspective de ne plus voir leur illustre dirigeant qui, pendant 23 ans, réussit & élever définitivement la Voix de Dieu
au dessus de la mécréance et de l'idolatrie, celui par qui le Verbe de Dieu leur était fransmis et qui symbolisait, &
leurs yeux, le Modéle par excellence et la Miséricorde Divine sur I'ensemble des créatures.

Informé de lincroyable nouvelle, Oumar, le fidele Compagnon du Prophete, dégaina aussitét son glaive et
menaca de tuer quiconque oserait encore tenir pareil propos devant lui ; la consternation et I'accablement
étaient a leur comble face & la perte de celui pour qui ils étaient préts & sacrifier pére et mere. Devant
'abattement collectif qui menacait la communauté musulmane, affigée face a la disparition de son repére le
plus sOr, Abu Bakr, le Véridique, lanca d I'assemblée abasourdie ces propos que I'hagiographie islkamique marqua
en lettres d'or dans ses annales :

"Que ceux qui adoraient Muhammad, sachent que Muhammad est mort.
Mais que ceux qui adoraient Dieu sachent que Dieu est le Vivant qui ne meurt jamais".

Il récita ensuite le verset ou le Seigneur mettait déja en garde les croyants contre cet amalgame :

"Muhammad n'est qu'un messager que d'autres messagers ont précédé.
S'il mourait ou était tué, retourneriez-vous pour autant sur vos pas ?
Sachez que quiconque retourne sur ses pds ne nuira en rien a Dieu ;
et Dieu récompensera assurément les serviteurs reconnaissants..."
(3:144)

Ayant finalement repris leurs esprits, les Compagnons réussirent, par la suite, & persévérer dans la Voie de Dieu et &
étendre le message de llslam au-deld méme d'horizons insoupconnés du temps du Prophéte (PSL) au point
d'atteindre, prés de quatre cents ans plus tard, les confins occidentaux de I'Afrique Noire ou il s'étendit durant les
siecles suivants, notamment dans les royaumes de I'actuel Sénégal.

Cheikh Anmadou Bamba (1853-1927), le Serviteur Privilégié du Prophete (PSL), apparut & une étape cruciale et
fort délicate de I'évolution de llslam dans ce pays, car marquée par l'effondrement du pouvoir traditionnel,
caractérisé par une certaine aliénation sociale et religieuse, vaincu par la force matérielle et 'organisation de la



puissance coloniale, dont I'un des objectifs était I'assimilation des indigenes a la culture occidentale parallelement
au pillage de leurs richesses. Le combat du Cheikh consistait, entre autres, d rénover la pensée et la pratique
religieuse de ses contemporains, de sorte a rétablir dans leur coeur et dans leur esprit les valeurs authentiques de
I'lslam, & restaurer leur dignité bafouée et & garantir le salut aux générations futures. Son charisme extraordinaire,
le tiomphe inattendu de son opposition avec les colons, la portée de ses enseignements et de son systeme
d'éducation (tarbiya) sur les disciples mourides, le parfum divin qu'exhalaient tout son étre, ses propos et actes au
Service du Prophete (PSL), le firent fabuleusement acimer des disciples qui voyaient en lui une Faveur Insigne du
Seigneur Tout-Puissant et lincarnation de Sa Miséricorde & leur égard.

La communauté mouride, de ses débuts d Mbacké-Cayor (1883) & la fondation de Touba (1888), de l'exil au
Gabon (1895-1902) & celui de Mauritanie (1903-1907) jusqu'da I'étape ultime de la résidence surveillée a Diourbel
(1912-1927), vivait essentiellement au rythme de la présence et de la destinée inédite de son fondateur, aussi bien
les différents cheikhs que les disciples qui osaient a peine songer A se séparer un jour de lui. L'apport des grands
cheikhs dans la maturation du mouvement et dans son implantation sociale fut alors considérable et méme
indispensable, car c'est a travers eux que Cheikh A. Bamba put matérialiser le systéme d'organisation auquel il
aspirait ; illustres et valeureux Compagnons ayant pour noms : Mame Thierno Ibra Faty, Mame Cheikh Anta,
Serigne Ndame Abdou Rahmane Lo, Cheikh Ibrahima Fall, Serigne Mbacké Bousso, Serigne Anmadou Ndoumbé
etc.

Cette forte organisation focale autour de la personne de Cheikh A. Bamba, dont la perfection morale, reconnue
finalement méme par ses anciens persécuteurs, surpassait de loin ceux de ses contemporains et proches, fit
craindre des conséguences de sa disparition sur la jeune communauté Mouride dépourvue, sans lui, de
leadership incontesté et du fait que "les turuug [pluriel de tariga, ordre soufi] sont souvent connues pour étre
enclines & la division, surtout aprés la disparition de leur fondateur" [1]. C'est adinsi qu'en 1913, linfluent
administrateur francais et spécialiste de I'lslam Paul Marty fit cette fragique prédiction sur I'avenir de la Mouridiya,
dans un rapport qulil envoya a l'administration coloniale du Sénégal : " Il est difficile de prévoir quelles sont les
destinées du Mouridisme d'Amadou Bamba. Il subsiste aujourd'hui, sans guéere progresser, par la présence et les
vertus de son fondateur. Mais Amadou Bamba a 60 ans : sa disparition naturelle ou violente peut se produire d'un
jour & l'autre (...) Il est fort probable que la disparition d’Amadou Bamba ameénera la désagrégation de son
Mouridisme et son morcellement en autant de ramifications qu'il y a de Cheikhs influents." [2]

Le jour du 19 Juillet 1927, qui marqua le retour & Dieu du Serviteur du Prophéte (PSL) & Diourbel, une panique
indescriptible s’empara d'un grand nombre de disciples qui eurent limpression que "le ciel leur tombait sur la téte"
et, gu'avec la disparition du Cheikh, c'était la fin du monde, comme l'indique le poignant poéme composé en la
circonstance par Cheikh Moussa Ka [3] "Adduna jeex na, ngir Bamba dem na" (C'est la fin du monde car le
Cheikh s'en est allé 1). Mais, contrairement & certaines attentes, beaucoup de mourides, surtout les dignitaires,
firent preuve d'un sang-froid et d'une maditrise de soi qui ramenérent progressivement la sérénité dans les rangs.
C'est ainsi qu'on peut retrouver dans un rapport politique des autorités francaises sur le décés du Cheikh : "Il y eut
de la surprise et du saisissement ; mais il faut constater que les fidéles firent preuve alors de bon sens ; leur douleur
et leurs lamentations furent parfaites de calme et de dignité" [4]

Dans le chapitre dévolu au décés de Cheikh Ahnmadou Bamba dans l'ouvrage L'Abreuvement du Commensal
(I'wéu Nadim) de Cheikh Mouhamadou Lamine Diop Dagana (scribe, disciple et biographe du Cheikh), I'on peut
également retrouver des détails assez significatifs sur la réaction des disciples, & travers ce récit de I'auteur : "A
I'issue des obseques, je rencontrai un de nos compagnons qui n'était pas encore au courant de la disparition du
Cheikh. Il me dit : "Je t'ai vu hier en réve et t'ai demandé ou était le Cheikh. [Pour toute réponse] tu m’as récité ce
verset coranique : "Muhammad n'est qu'un messager que d'autres messagers ont précédé etc." (3:144) Je
[linformai alors de la disparition du Cheikh] en lui disant : "La situation est comme tu I'a vue, entre..." Il entra, réalisa
la chose et se mit alors a exprimer son étonnement..." [5]

L'aura extraordinaire du Cheikh rendait d'autant plus sa disparition douloureuse, qu'aux yeux de beaucoup de
mourides, il était incomparable (amoul moroom) donc irremplagable [6] et que, sans oser le dire ouvertement, ils
craignaient — au méme titre d'ailleurs que d'autres observateurs externes - que ses successeurs, quelle que soit leur
valeur morale, ne soient jamais @ méme de perpétuer durablement son ceuvre et que des velléités de dissension
et de conflits infernes entre dignitaires ne minent graduellement la cohésion de la communauté, remettant ainsi
en guestion son existence méme.

La désignation par le Conseil de Famille de Cheikh Mouhamadou Moustapha (1887-1945), fils ainé de Cheikh A.
Bamba, comme premier Calife de la communauté mouride fut ainsi diversement appréciée et vécue par les
différentes sensibilités de la Mouridiya, aussi bien parmi les dignitaires que les disciples. Car, pour certains, d'autres
cheikhs freés valeureux et plus dgés avaient autant, ou méme plus, ceuvré au service de Boroom Touba ; sa
confiance manifeste et méritée envers eux ne s'‘étant démenti & aucun moment de ['histoire troublée et récente
de la Mouridiya. Ceci, ajouté au fait que le Cheikh, a l'instar d'ailleurs du Prophéte (PSL), n'avait point désigné de
facon univogque et explicite d tous le nom de son successeur, ni préconisé formellement le principe du califat
patrilinéaire, rendait la situation d'autant plus délicate pour le nouveau Calife qu'il était appelé a présider a la
destinée de disciples, dont certains, trés illustres et méritants sur tous les plans, furent méme ses précepteurs et



étaient beaucoup plus dgés que lui ; 'dge ayant toujours été en Afrique, en dehors de rares exceptions, un critére
fondamental de primauté et d'autorité.

Ce frouble qui accueillit la désignation de Cheikh Moustapha (alors dgé de seulement 40 ans) était donc, sous ce
rapport, tout & fait naturel, si 'on considére le bouleversement que fut la disparition subite du Cheikh, au manque
de préparation psychologique & sa succession, au fait que les fils du Cheikh, encore relativement jeunes,
n'avaient pas encore acquis & ce moment leur notoriété ultérieure et surtout au caractere toujours sensible des
transitions enfre deux cycles dans la vie des communautés. Et c'est ainsi gqu'il faut comprendre les lamentations
émouvantes de Cheikh Moussa Ka (C'est la fin du mondel!). Car, effectivement, le déces de Cheikh A. Bamba
marquait bien pour les premiers disciples la fin d'un monde, celui de la coexistence physique avec le Cheikh, mais
également, et c'était ca en définitive le plus important, du moins pour la postérité, la naissance d'un Nouveau
Monde : le cycle des Califes de Khadimou Rassoul, qui allaient impulser dans les décennies & venir une
dynamique jamais atteinte dans le passé par la communauté mouride, et ceci, méme du vivant du Cheikh |

Ainsi, sans attendre, Cheikh Moustapha s'engagea a assurer la reléve, en s'attelant particulierement a la
construction de la Mosquée de Touba ; projet qui tenait réellement Cheikh Anmadou Bamba a coeur et pour
lequel il avait personnellement fait les premiéres démarches et donné des instructions précises aux disciples.
Malgré des débuts marqués par des difficultés de tous ordres, le nouveau Calife entama les travaux de fondation
de la grande mosquée et réussit méme le pari inédit de la réalisation, sur fonds propres, d'un troncon d'une
cinquantaine de kilométres de voie ferrée reliant Diourbel a Touba, & partir d’'un embranchement du Dakar-Niger
(exploit qui ne fut possible qu'a travers la qualité de ses relations avec les autorités administratives de I'époque,
sans I'autorisation desquelles aucun génie civil n'eut été possible).

Aidé par les vertus admirables inculquées par I'éducation de son pére et assisté d'un "état-major’ hautement
qualifié de grands cheikhs, Cheikh Moustapha s'avéra ainsi rapidement étre un Calife de grande intelligence,
soutenue par une vaste culture et une conformité sans faille aux enseignements du Cheikh, se traduisant
notamment par un courage, une dignité, un sens de la diplomatie et une générosité qui resteront Iégendaires. I
ne cessait ainsi, et les témoignages des anciens regorgent d'exemples fort admirables, de convoiter, par la
douceur, la longanimité et toutes sortes de libéralités, le concours de ses condisciples rétifs, tout en évitant de
céder aux démons faciles de linimitié et du ressentiment, souvent attisés par des partisans pas toujours bien
éclairés. Il s'engagea de son mieux a culfiver l'unité des coeurs et la concorde dans le Service du Cheikh, et
sollicita, & travers des sermons publics et des missives déléguées aupres de toutes les sensibilités représentatives de
la communauté, la contribution de chacun selon son domaine de compétence et ses moyens : par la
connaissance, les moyens matériels ou le labeur physique. C'est ainsi que, dans I'une des premiéres déclarations
qu'il fit pour exhorter les disciples a sinvestir dans I'édification de la Grande Mosquée de Touba, il leur
recommanda ceci :

"Evertuez-vous de raffermir les liens de fraternité qui vous unissent afin de devenir tels les doigts d'une seule main et
que chacun d'entre vous aspire pour son prochain ce a quoi il aspire pour sa propre personne. "Entraidez-vous
pour la vertu et la piété mais ne vous entraidez pas pour le péché et I'inimitié" (5:2) (...) Tachez donc, 6 chers
condisciples Mourides | d'étre comptés parmi ceux au sujet duquel il fut dit : "Parmi les Croyants il est des hommes
qui ont honoré leur engagement vis-a-vis de Dieu. Il en est d'aufres qui ont déja trépassé et d'autres qui attendent
encore sans renier en rien leur parole..." (33:23)" [7]

Par la patience, I'endurance et le sens du dépassement, il maintiendra ce cap dans un contexte dont les
obstacles et les formidables difficultés de tous ordres, les pires qu'a vécus la jeune Mouridiya, menacérent plus
d'une fois de renverser I'édifice si Gprement bati : misere des années 30 — celles des épreuves de Xarnubi [8] -,
peste meurtriere, seconde guerre mondiale etc.

Cependant, avant la fin de ses 18 années de califat, Cheikh Mouhamadou Moustapha aura réussi a redessiner
durablement I'essentiel de la cartographie du Nouveau Monde mouride et & rallier & la Cause de Dieu, sous sa
direction, I'ensemble des disciples dont I'ultime motivation fut de tout temps d'obtenir I'Agrément de Dieu & travers
le Service du Cheikh. Ceci, en devers de toutes les interférences des sentiments humains, somme toute assez
normales, toute communauté étant composée d'étres humains avec leurs défauts et leurs qualités. Aussi, dés le
moment ou tous furent assurés que cette mission pouvait valablement étre dirigée par le premier Calife,
I'adhésion fut générale et le principe que Cheikh A. Bamba pouvait étre "remplacé" sans étre égalé finit par étre
tacitement admis peu & peu dans les esprits [9]... S. Mbaye Diakhaté, disciple du Cheikh et grand poete mouride,
résuma excellemment cette nouvelle donne & travers ces vers fort touchants :
"Ku la wuysiwul Saytaanee fékkum xelam
Ibliisa tee nit heppa andak yaw Mustafaa

Suma dc_:o banit, tey nangu naa Aew naa ci yaw
Néw naa fi yaw, jeggal ma nak,, yaw Mustafaa

Sama jEmma ngii, sama neppa ngii, sama leppa ngii
Mani cas, fab teg ci sab loxo, yaw Mustafaa" [10]



ElE

Le Nouveau Monde ou la Théorie des Cycles de la Mouridiya
[Etudier le passé, pour mieux comprendre le présent et batir le futur...]

Pour mieux appréhender ce genre de "cafouillages" de I'Histoire, il nous parait intéressant d'invoquer le schéma
classique voulant que la vie des communautés humaines puisse souvent éfre étudiée selon I'analogie des cycles
ou phases d'une vie humaine : gestation, naissance, maturité, vieillesse, mort, renaissance etc. Ceci, avec,
cependant, toutes les réserves nécessaires a une telle métaphore, car par "cycles" nous ne sous-entendons
nullement un éternel recommencement, mais plutdét une évolution possible, un progrés en spirale conique
composée de figures concentriques ou, si I'on préfére, de nouveaux paradigmes aux degrés différents [11]. Le
passage d'un cycle d un autre, surtout s'il est brusque et inattendu, se fait en général de facon fort douloureuse et
est souvent vécu psychologiqguement comme un drame et la fin d'un passé idéalisé inaccessible auquel I'on
songe avec nostalgie ; ce qui contribue & aggraver le sentiment diffus d'étre orphelin de quelque chose (tristesse
- spleen) et d'étre irémédiablement condamné & sombrer dans le chaos d'un futur assombri car incertain
(panique - angoisse). Cette appréhension naturelle face a l'inconnu, au nouveau, se devrait, pourtant, sl a été
bien préparé et anticipé, d'étre mieux vécu. Car ces bouleversements réguliers constituent le pont naturel qui
meéene vers I'accomplissesment de notre destinée selon les Desseins de Dieu et la nature de nos actes. Les épreuves,
la souffrance et les échecs sont souvent les paliers nécessaires de I'Escalier de Dieu menant vers la perfection de
I'dme et I'Agrément Divin. La gestation de 'homme et sa naissance - et quel plus grand bonheur pour une femme
gue de donner a son tour la vie 2 — se font toujours dans la douleur, mais une douleur assumée et méme voulue
car constituant la porte indispensable nous conduisant & plus de bonheur et d'accomplissement... [12]

VU sous ce nouveau prisme analytique, la Mouridiya est passée, au cours de son histoire, par divers cycles
composés de phases et d'étapes importantes, constituant les jalons indispensables de son évolution souvent
marguée par des crises fort douloureuses et traumatisantes. Son premier cycle, on peut le dire, débuta & partir de
la pénible phase de gestation, durant I'étape de la jeunesse du Cheikh (1270 h -1300 h) dont les idées et les
valeurs, puisées dans le placenta de llslam originel et antinomiques a celles de son milieu, entrainérent une
maturation progressive de sa pensée confrontée aux importants bouleversements de la scéne sociopolitique de
I'époque [13]. Puis vint la difficile épreuve de la naissance & Mbacké-Cayor (1301 h), marquée par I'étonnement
face & la nouveauté des méthodes d'éducation proposées (tarbiya — targiya - tasfiya) et les réticences &
accepter les ruptures suggérées. Jusqu'a la fondation de Touba et de Darou Salam, puis dans lintervalle
subséquent menant & Mbacké-Bari (1306 — 1313 h), la Mouridiya peut étre envisagée sous la dynamique de
l'enfance puis celle de l'adolescence, cette affimation passionnée qui ne manque jamais de provoquer la
réaction des anciens tuteurs (colons, chefs indigenes etc.) dont l'autorité se sentit bravée par I'esprit
dindépendance affiché. Le choc de l'exil (1313 h) nous semble en ce sens caractéristique de cette crise qui
mene G I'dge adulte, des interrogations et souffrances solitaires souvent endurées au cours de cette mue
(comprise ici comme la purification compléte de I'dme du Cheikh et I'épreuve de la séparation). Le triomphal
retour d'exil (1320 h) marqua la fin de cette errance qui aboutit & la maturation compléte du mouvement qui
grandit sur tous les plans et put fructifier considérablement les fruits si Gprement acquis durant sa jeunesse, malgré
la persistance des résistances encore vivaces. Cette profusion des bienfaits atteignit un summum en Mauritanie, &
'année mythique de 1322 h, que le Cheikh dénomma "Hédma Shahidna bil Karam" (L'Année oU nous attestons de
I'Honorabilité) qui coincida, fait significatif, avec celle de la transmission du wird Mdkh0z par le Prophéte (PSL).
Lorsqu'ainsi le Cheikh nous enseigne que "Celui qui assimile [son] second exil en Mauritanie (1321 h) & celui du
Gabon (1313 h) est un ignorant. Car le second voyage est une rétribution de Dieu, le Tres-Haut, a [son] égard
[alors que le premier était une épreuve]"”, nous pouvons y voir les traces de cette trajectoire. Celle-ci mena
finalement la Mouridiya & projeter a I'étape diourbelloise (1330 h), I'idée de fonder un foyer, & travers |'édification
du Daar al-Islam (Demeure de l'lslam) symbolisé par Bugatul Mubdraka (Kér gu mag), le front pionnier mouride du
Baol, la construction de la mosquée de Diourbel, les débuts de la mosquée de Touba etc. [14]

La fin de ce premier cycle de la Mouridiya, caractérisée surtout par cette nouvelle dimension spatiale et par la
disparition du Cheikh dans un contexte de pacification, fut donc marquée par la tristesse et la panique, dJ au
devuil du chef de famille et & I'appréhension sur la capacité de ses héritiers & lui succéder (Adduna jeex na, ngir
Bamba dem na). Les différents Califes, ayant succédé au Cheikh et repris son flambeau, se sont tous attelés a
mieux asseoir les fondations de cette maison, & en étendre les limites au point d'en faire une cité, & la rénover
constamment et & survenir aux besoins de ses habitants croissants, & partir du considérable capital (spirituel) hérité
et des investissements tres fructueux qu'il réaliserent. Les différentes étapes de ce second cycle (le remplacement
d'un fils du Cheikh par un autre) se firent toujours dans la tristesse mais plus jamais dans la panique, du moment
que la maisonnée s'affligeaqit certes de perdre un chef mais se rassurait rapidement d'en refrouver un autre qui
avait les mémes qualités et s'engageait a suivre les traces de ses prédécesseurs (Adduna jeexul, ngir Bamba
demul (Ce n'est pas la fin du monde, car le Cheikh est toujours 1d)).

Sous ce regard, il est normal que la fin récente de ce second cycle en 2007, & linstar du premier (80 ans
d'intervalle), se caractérise de nouveau par un fort sentiment de tristesse et de panique face a la perte des fils du
peére fondateur et face au nouveau paradigme né du doute sur la capacité des descendants ('I'ére des petits-fils"



selon linquiétante formule médiatique consacrée | [15]) a gérer le capital légué et a le transmettre d la postérité,
selon les veeux du Saint Patriarche (Adduna jeexatina, ngir Bamba dematina (C'est de nouveau la fin du monde,
car le Cheikh est encore parti 1)).

C'est ce défi du troisitme cycle, dans ce troisieme siecle de la Mouridiya, en ces débuts de troisieme millénaire,
que les générations présentes et futures (sous la direction de Cheikh Mouhammadou Lamine Bara et de tous ceux
qui l'assisteront) sont appelées a relever, afin de prouver au monde que : Adduna jeexagul, ngir Bamba dajagul
(Ce n'est pas encore la fin du monde, car les enseignements du Cheikh n’ont pas encore atteint le monde entier)

En d'autres mots, que ce n'est pas encore la fin de I'histoire.

% %k 3k

A sa disparition, le 13 juillet 1945, Cheikh Mouhamadou Moustapha transmit le flambeau de la Mouridiya & son
frere cadet, Cheikh Mouhamadou Fadl (1887-1968), qui poursuivit, dans la voie désormais balisée par son
prédécesseur, la dynamique de réorganisation du nouveau cycle et consolida d'avantage les acquis de
I'édification de la Mouridiya autour de ses différents projets dont le plus important demeurait encore 'achévement
de la mosquée de Touba. Serigne Fallou particularisera aussi son califat par le recentrage temporel de la
communauté autour du Grand Magal de Touba qui permit, notfamment, de raffermir la cohésion de la
communauté autour de la ville sainte.

Cette capacité des califes & consolider les acquis tout en n'hésitant pas, au besoin, d innover sur certains aspects
par rapport d la démarche de leur prédécesseur, pour mieux prendre en compte de nouvelles réalités, allait
demeurer une constante dans la Mouridiya, en dépit, naturellement, de toutes les limites et difficultés. Fidélité aux
principes, mais liberté dans les méthodes sans renier I'néritage des devanciers...

Son successeur, Cheikh Abdoul Ahad (1912-1989) laissa également une marque indélébile dans cette ceuvre a
fravers sa modernisation des infrastructures de la ville sainte, une meilleure organisation de la communauté
mouride qui obtint, sous son califat, une expansion et une reconnaissance publique plus marquées. Par rapport au
magistére de son prédécesseur, Baye Lahat accentua la rationalisation de beaucoup de secteurs et imposa une
discipline et une rigueur dans la gestion de la communauté auxquelles les disciples, habitués a la Iégendaire
indulgence de Serigne Fallou, durent se plier souvent avec peine.

La courte durée du cdlifat de Cheikh Abdoul Khadre (1914 -1990) ne lui donna pas réellement le temps de
remodeler considérablement la physionomie de la communauté dont il fut limam pendant une vingtaine
d'années. Il en est dinsi, on peut le remarquer, des autres fils et filles de Cheikn Ahmadou Bamba qui n'eurent pas
l'occasion d'accéder au califat, mais qui n‘ont pas pour autant mangué de laisser leur empreinte sur la marche
des choses, & travers diverses initiatives et réalisations tendant toutes & contribuer & la mission d'étendre et de
fortifier les fondements de la religion que sont la connaissance, la prafique religieuse, I'assistance socio-
économique des musulmans, offrir d'excellents modeéles d'imitation de la Sunna etc. Il en fut également ainsi de
beaucoup d'autres cheikhs et de disciples, connus ou anonymes, dont les contributions multiformes et immenses &
cette ceuvre ont seule put rendre possible sa réalisation. [16]

L'accession de Cheikh Salih (1914-2007) au cinquieéme califat de Cheikh A. Bamba en 1990 fut marquée par sa
volonté exprimée dés le début de contribuer a la rénovation (yeesal) de la voie initiée par ses prédécesseurs.
Fidéle & sa vocation reconnue d'éducateur hors pair et d'agriculteur, il initia limportant projet de Khelcom,
composé de 35 000 hectares de terre arable repartis entre 15 grands daaras comptant des milliers d'éleves pris
personnellement en charge par le Calife. Il entama parallelement un grand nombre d'autres initiatives pour la ville
de Touba et, d'une facon générale, pour toute la communauté musulmane, faisant constamment preuve dans
tous ses actes et propos d'une humanité, d'une piété et de vertus qui le firent aimer et respecter de tous. Par
rapport a son prédécesseur, il opta pour une neutralité plus marquée sur certaines questions séculaires (politique
etc.) et préférait laisser a chacun la latitude de se déterminer, tout en entretenant avec I'Etat les relations requises
par la gestion de la cité et le mandat confié par la communauté. Mais Serigne Saliou capitalisait d'autant plus
I'attachement extraordinaire des disciples mourides qu'il fut "le dernier fils vivant de Cheikh Ahmadou Bamba sur
terre" et représentait ainsi aux yeux de beaucoup d'entre eux, inconsciemment ou non, le dernier maillon du
second cycle de vie de leur communauté...

D'ou cette tragique conclusion, lorsqu'au matin du 29 décembre 2007, tous se réveillerent assommés et incrédules
devant lincroyable nouvelle : puisqu'il "n'existe plus de fils de Serigne Touba sur terre”, ce sera inéluctablement le
déluge, car qui pourra remplacer ces vertueux modeéles au point d'imposer le respect a tous et de jouer cette
fonction de régulation sociale dont le Sénégal a tellement besoin, surtout en ces temps troublés 2 Qu'allions-nous
devenir sans lui 12 Et la nouvelle de la disparition de Serigne Saliou était d'autant plus difficile & admettre, pour
beaucoup d'enfre nous, que nous nous étions tous, le Sénégal en entier, habitués a sa figure rassurante et
paternelle, d ses vertus remarquables et stables dans une époque en crise évidente de repéres. Cette affection
douloureuse envers le Saint de Touba se traduisait également par l'affluence formidable des sollicitations et la



concentration de I'essentiel des requétes sur sa seule personne, au point de constituer une charge au-deld de la
normale pour un seul étre humain, a fortiori un octogénaire.

Ce fardeau, ce "poids du monde" dirons-nous, Cheikh Salih le portait stoiquement, sans complainte ni reproche,
mais avec une indulgence et une telle compassion envers ses semblables qu'il ne manquait certes d'étonner ceux
qui le coétoyaient et savaient les lourdeurs qu'il était obligé de gérer quotidiennement. En ce sens, il incarnait d'une
facon frappante cette description que le Seigneur fit du Prophéte (PSL) dans le Coran :

"C'est par une miséricorde de Dieu que tu as été si doux envers eux.
Mais si tu étais rude, au coeur dur, ils se seraient enfuis de ton entourage.
Pardonne-leur donc et implore pour eux le pardon [de Dieu]."
(3:159)

Ce verset semblera d'autant plus frappant, si I'on se rappelle que la priere liminaire du dernier sermon de Cheikh
Salih, le "Sermon d'Adieu" fut :

"Je me repens en Dieu et implore Son Pardon en faveur de tous mes fréres musulmans."
(Sermon de Korité, samedi 13 octobre 2007) [17]

Touba, le 5 Janvier 2008
Abdoul Aziz Mbacké,

Concepteur du Projet Majalis

Vous pouvez envoyez vos contributions et critiques a I'adresse majalis@maijalis.org
ou en cliquant sur ce lien : www.maijalis.org/contact.php#mymail.

EE

Pour la suite, voir prochaine conftribution 2

Subdivisions
- Psychanalyse du Discours sur la Fin des Temps ou la Psychose de Xarnubi
- Exhortation & la Descendance et aux Disciples
- Perspectives : Unité, Continuité et Rénovation (Yeesal)
Organisation et Mobilisation des Compétences

- Défis : Eviter les pieges de la division

- 'amour du bas-monde,

- les clivages politiques et les manceuvres politiciennes,

- les manipulations médiatiques etc.

Notes

[1] Voir Cheikh Anta Babou, Fighting the Greater Jihad (Amadu Bamba and the founding of the Muridiyya of
Senegal, 1853-1813), p. 2 (Ohio University Press, 2007).

[2] Voir Paul Marty, Etudes sur I'lslam au Sénégal, vol. 1, pp. 286-287 (Paris : E. Leroux, 1917). Voir aussi son "Les
mourides d'Ahmadou Bamba : Rapport a M. le gouverneur général de I'Afrique Occidentale", Revue du Monde
Musulman 25 (Décembre 1913) : 1-164. Aprés cette citation de Marty, Cheikh Babou note dans son ouvrage
précité : "Aujourd'hui, prés de huit décennies apres la disparition de Ahmadou Bamba en 1927, le nombre des
mourides vivant au Sénégal et a I'étranger, est globalement estimé a 4 millions. Le pélerinage annuel (magal) sur
sa tombe a Touba, la ville sainte des Mourides, attire des centaines de milliers de personnes et représente I'un des
plus grands rassemblements religieux du monde. D'ailleurs plusieurs pages du New York Times et du site web de la
BBC Iui ont été récemment consacrés. L'histoire a ainsi clairement démenti la prédiction de Marty. Mais il faut dire
que la capacité de la Mouridiya a maintenir sa cohésion et sa pérennité a travers le temps et I'espace demeure
assez singuliere pour ce genre d'organisations.” (pp. 1, 2)

[3] Cheikh Moussa Ka est le plus grand poéte sénégalais en langue wolof. Il fut également disciple et parent de
Cheikh A. Bamba.

[4] Voir Rapport politique, Année 1927, pp. 14-15 (Archives du Sénégal, 2G/27 - 18).

[5] Voir Irwéu Nadim min ‘adhbi hubbil khadim de Cheikh Mouhamadou Lamine Diop Dagana, fraduit et édité en
francais par Khadim Mbacké sous le titre L'abreuvement du commensal dans la douce source d'amour du cheikh



al-Khadim, ou la biographie de Cheikh Ahmadou Bamba. Dakar : IFAN, Département d'lslamologie. Cet exirait a
été cependant tiré d'une retraduction figurant dans une de nos précédentes contributions sur le site de Majalis
(www.maijalis.org/yeesal.php)

[6] A propos du désespoir des anciens et de leur état d'esprit aprés le déces du Cheikh, ma grand-meére
paternelle m'a souvent raconté cette curieuse anecdote. S. Modou Diaw Pakha. qui était de ses amis et qui faisait
partie des fervents disciples du Cheikh lui a un jour dit que la raison pour laguelle I'un de ses yeux semblait avoir un
défaut était que, depuis la disparition du Cheikh, il avait pris 'engagement solennel de ne plus regarder un étre
humain avec ses deux yeux, car nul homme sur terre, d part Serigne Touba, ne méritait selon lui qu'il le regarde
ainsi !

[7] Cf. Traduction francaise des sermons du premier Calife par la Commission Culturelle du Dahira des
Descendants de Cheikh Moustapha a I'adresse www.majalis.org/choixs.php.

[8] Xarnubi (Le siecle) : poéme légendaire composé par Cheikh Moussa Ka, décrivant les affres de la crise des
années 30, qu'il lie symboliquement d la récente disparition de Cheikh A. Bamba et d'autres grands dignitaires.

[?] L'on se souvient que S. Moustapha Bassirou popularisa notamment I'appellation "Serigne Touba S. Abdoul
Ahad" pour désigner le froisieme Calife du Cheikh ; appellation qui resta depuis dans le lexique mouride.

[10] Résumé des vers de S. Mbaye Diakhaté : " C'est par égarement quiil y en eut qui te tournerent le dos. Je
reviens vers toi en ce jour et te fais entierement allégeance ; et ne m'en veux point pour ne pas I'avoir fait avant, 6
Moustapha I

[11] Cette notfion de degrés dans I'enchainement des cycles nous parait en effet important pour soutenir l'idée
d'un possible progrés et non d'un éternel recommencement. Ainsi, selon ce schéma, le début du cycle récent
(avec Cheikh Mouhammadou Lamine Bara) differe déja du début du précédent cycle (avec Cheikh
Moustapha), au moins sur une moindre difficulté pour le nouveau Calife de rallier I'essentiel des forces de la
Mouridiya et d'obtenir leur adhésion. Par contre, il aura & affronter des défis de nature différente — puisse le
Seigneur I'y assister et I'affermir & travers I'aide de tous les Croyants sincéres.

[12] Notre approche cyclique de I'histoire de la Mouriddiya nous a semblé, & posteriori, frappante de similitude
avec la théorisation de I'évolution de I'Esprit telle que développée par Hegel, dans son ouvrage Phénoménologie
de I'Esprit, p. 57 (Librairie Philosophique J. Vrin) [nos mises en gras symbolisent notre étonnement devant l'identité
des concepts usités. Dieu sait que nous n'eimes jamais la chance de nous familiariser a I'enseignement de
Hegell]: "Ce n'est du reste pas difficile de voir que notfre époque est une époque de naissance et de transition
vers une nouvelle ere. L'esprit a rompu avec le monde antérieur de sa présence et de sa représentation, et il
s‘appréte a l'enfouir dans le passé, et a travailler a se refaconner. Certes il n'est jamais en repos, mais pris dans un
mouvement toujours en progrés. Mais de méme que pour l'enfant aprés une longue gestation silencieuse le
premier souffle rompt avec cette progressivité d'une avancée seulement quantitative, - un bond qualitatif - et
maintenant I'enfant est né, de méme I'esprit qui se forme mdrit lentement et silencieusement vers la nouvelle
facon, détaché parcelle aprés parcelle de la construction de son monde passé, dont le vacillement ne se signale
que par des symptémes isolés; l'insouciance et aussi I'ennui qui s'insinuent dans I'existant, le pressentiment imprécis
d'un inconnu, sont des symptémes de I'approche d'autre chose. Cet effritement progressif, qui ne changeait pas
l'apparence de I'ensemble, est interrompu par I'avénement, un éclair, qui installe d'un coup la figure du monde
nouveau."

Toute notre gratitude & Khadim Ndiaye pour avoir, en relisant notre texte, invoqué une de ses nombreuses lectures
philosophiques et noté cette similarité & laquelle il a attiré notre attention ; ce qui nous a fort étonné, nous le
concédons. Il est toutefois rassurant de constater (ou de se rappeler) que nous ne sommes pas les premiers &
tenter une telle aventure conceptuelle, nonobstant toutes les difficultés a confiner le réel dans nos catégories
humaines... Remarquons que la notion de "cycles" (qui est loin d'étre une nouveauté dans I'histoire des idées) n'est
cependant pas étrangére a llslam (& travers le Coran et les hadiths) : alternance des jours et des nuits, lumieres et
ténébres, envois régulier de messagers, I'avénement de rénovateurs tous les siecles etc.

[13] Comme traces de cette phase de la gestation de la Mouridiya, on peut citer quelques poémes et ouvrages
du Cheikh datant de cette époque : Irkan, Khalé Safihun, Masdlik (pour la critique sociale et I'exposé doctrinal de
sa voie), versifications d'anciens ouvrages cultuels et didactiques, récits sur le comportement du Cheikh durant sa
jeunesse figurant dans Irwédu Nadim et Minanul Baqil Qadim etc. Il serait, dans cette lancée, trés intéressant
d'affiner la démarche en trouvant les signes documentaires ou historiques correspondant & chaque phase, selon
cette nouvelle perspective qui compléte I'approche "par degrés” de S. Bassirou dans ses Bienfaits de I'Eternel...

[14] Nous sommes redevables pour ces dernieres remarques de I'analyse de Cheikh Babou sur les symboles de
cette derniere phase (Fighting the greater Jihad). Pour étayer la subdivision chronologique proposée, il peut
également s'avérer trés intéressant de se référer au recueil de correspondances et de documents sur le Cheikh,
intitulé MajmUha, oU celui-ci (alors en exil en Mauritanie) fait le résumé des dates importantes de son périple en
ces termes : "En 1301 h, Dieu a inspiré & l'auteur de ces mots de s'attacher fermement au Prophéte (PSL). Il se



dévoua aussitét a son Service jusqu'a I'an 1311 h. En 1313 h, il partit pour I'exil béni et persévéra a purifier son @me,
a combattre Satan et sa passion profane (puisse Dieu, le Tres-Haut, nous protéger contre leurs méfaits). Cette
mission dura jusqu'a I'an 1320 h. A partir de cette date, il continua d'honorer son Seigneur et de combattre ses
ennemis, jusqu'a I'an 1322 h "

[15] En effet notre compréhension d'un grand nombre de concepts dépend de nos jours, et tres peu le
remarquent en fait, des formules et formulations journalistiques qui charrient souvent une certaine vision du
monde et imposent, bien gu'inconsciemment quelques fois, les stéréotypes de I'actuelle pensée unique
planétaire nourrie par le matérialisme occidental. Ainsi, le nouveau Calife, qui a 82 ans (tout juste 10 ans de moins
que l'ancien) "ouvre I'ére des petits-fils”", avec souvent le sous-entendu amusant que ces derniers étaient tous
"petits" (donc facétieux), I'expérience montrant, certes, qu'ils y existaient bien des "brebis galeuses"... Il en est dinsi
d'un grand nombre d'autres termes que I'usage médiatique a rendu, & notre sens, presque péjoratif : confrériques,
marabouts, maraboutiques, les religieux, les talibés... [Nous discuterons plus loin de la question des responsabilités
de la descendance et des disciples, et du caractére collégial nécessairement plus marqué des califats du
froisieme cycle].

[16] Pour plus de détails sur la biographie des différents califes, aller & I'adresse www.majalis.org/choixf.php.

[17] Retrouver l'intégralité du "Sermon d'adieu” de Cheikh Salih & cette adresse
www.majalis.org/publications/Korite2007 Salih.pdf. Pour la version vidéo sous-titrée avec voix off :
http://www.maijalis.org/majalistv.php2refem=165#majalistv.




